
263

ახლი თარგმანები

NEW TRANSLATIONS

ნიკოლა აბანიანო

პოზიტიური ეგზისტენციალიზმი

ნაწილი I – რა არის ეგზისტენციალიზმი? 

1. ძიება

ადამიანის არსებობის ყოველი გამოვლინება, უმნიშვნელო თუ ამაღლებული, 
ყოფიერების ძიებაა. ჩვეულებრივი სწრაფვა სიამოვნებისა და კეთილდღეობისად
მი და რელიგიური ლტოლვა ღმერთისადმი (ეს სრულიად ურთიერთსაპირისპირო 
მდგომარეობა რომ განვიხილოთ), ისევე, როგორც კონკრეტული ადამიანის ნე
ბისმიერი სხვა გუნება-განწყობილება, საბოლოოდ ისეთი მდგომარეობის, არსე
ბობის ისეთი პირობებისა და წესის ძიებაა, რომლებმაც ფუნდამენტური მოთხოვ
ნილებებისა და მისწრაფებების განხორციელება უნდა უზრუნველყონ. ნებისმიერ 
შემთხვევაში ადამიანი იმის დაკმაყოფილებას, ისეთ სისრულესა და მდგრადობას 
ეძებს, რაც მას აკლია. იგი ყოფიერებას ეძებს. ეს გარემოება განსაზღვრავს მის 
სასრულობას. რაკი ეძებს ყოფიერებას, მაშასადამე, არ ფლობს მას და არც თვი
თონ არის ყოფიერება. ამ სასრულობის გაცნობიერება, მისი ბუნების სიღრმისეუ
ლი შესწავლა ეგზისტენციალიზმის არსებითი ამოცანაა. მაგრამ მისი გააზრება თუ 
შეცნობა არა მხოლოდ მის განსჯის საგნად დასახვას, არამედ ამასთანავე მის გათ
ვალისწინებას და სათანადო გადაწყვეტილების მიღებას გულისხმობს. აქ აშკარად 
იჩენს თავს ეგზისტენციალიზმის ახალი პერსპექტივა, რომელიც ადამიანისგან 
თავის სასრულობაში ჩართულობას მოითხოვს; მოითხოვს, რომ ყოფიერების ძი
ებისას, რომელიც მისი ყოველდღიური ან განსაკუთრებული მდგომარეობის არსს 
წარმოადგენს, მუდამ ახსოვდეს და არასოდეს უგულებელყოს ეს სუბსტანცია; მუ
დამ ახსოვდეს და არასოდეს უგულებელყოს ის ფაქტი, რომ ეს ძიება აზრსა თუ 
საფუძველს მხოლოდ მისი აღნაგობის შეზღუდულობის, მხოლოდ მისი ნაკლულო
ბისა და არამდგრადობის გამო იძენს და რომ ამ ძიებისას გადადგმული ყოველი 
ნაბიჯი სხვა არაფერია, თუ არა მისი დაკავშირება მის სასრულობასთან. ეს მოთხ
ოვნა აუქმებს მის წინაშე გარკვეულ პერსპექტივებს, მაგრამ იქვე გვისახავს სხვა, 
გაცილებით უფრო ნაყოფიერ პერსპექტივებს; აუქმებს სრული კმაყოფილების, 
საბოლოოდ განუყოფელი ფლობის, ზედმეტად თავდაჯერებული და უმოქმედო 
ლოდინის პერსპექტივას, მაგრამ ახდენს მის ჩანაცვლებას ბრძოლის, თვითდამ
კვიდრებისა და დაუფლების პერსპექტივით. ამ პერსპექტივაში ვითარება იცვლე
ბა. ადამიანი არ უნდა მიისწრაფვოდეს ყოფიერებისადმი იმის მოლოდინით, რომ 
შეძლებს მის დაუფლებას და ოდესმე მასზე სრულად ბატონობას, არ უნდა განიმ
სჭვალოს იმ ცრუ იმედით, რომ მასში გარდაისახება და მასთან გაიგივდება, იმ ცრუ 
იმედით, რომელიც მისი გარდაუვალი მარცხისა და სასოწარკვეთილებაში ჩავარ
დნის წინაპირობა იქნება. ამის ნაცვლად, უნდა განიმსჭვალოს ძიებისა და შეძენის 



ფილოსოფიურ-თეოლოგიური მიმომხილველი, 15, 2025

264

უნარით და ამასთანავე გაითვალისწინოს თავისი შესაძლებლობის საზღვრები და 
ყოველგვარი დაბნეულობის გარეშე სრული შეგნებით ამ საზღვრების ფარგლებში 
იმოქმედოს. ეს ვალდებულება, ეს ჩართულობა ამასთანავე ადამიანის საბოლოო 
ბუნების აღიარებაა და ამასთანავე მისი სასრულობის მეტაფიზიკური თვითგან
საზღვრაა: ადამიანი ყოფიერების ძიების ტრანსცენდენტული შესაძლებლობაა.

2. ჩართულობა საზღვრულობაში

აქ ცხადად იჩენს თავს ეგზისტენციალიზმის მეორე არსებითი ნიშან-თვისება. 
ფილოსოფოსობა არაა ფილოსოფოსთა პრივილეგია; იგი ადამიანის პასუხისმგებ
ლობაა მისი სასრული მდგომარეობის მიმართ, იმ საზრისების მიმართ, რომლებიც 
მას განაპირობებენ და ქმედებისაკენ უბიძგებენ. ეს პასუხისმგებლობა შეიძლება 
გამოვლინდეს მრწამსის სახით მოქმედებაში, გუნება-განწყობასა და ხელოვნებაში; 
ის არ გამორიცხავს არცერთ ამოცანას, არცერთ ადამიანურ მდგომარეობას. მხო
ლოდ თავის საპირისპიროს, ანუ უპასუხისმგებლობას, სასრულობის უარყოფას გა
მორიცხავს.

მაგრამ ეს უკვე სათანადო მიმართულებით წარმართავს ეგზისტენციას, მის 
შემადგენლობას ავთენტური ნორმის ხასიათს ანიჭებს; გამორიცხავს დაბნეულო
ბას, გაურკვევლობას, გამორიცხავს ყველაფერს, რაც ეწინააღმდეგება ადამიანის 
ეგზისტენციალურ კავშირს თავის თავთან და სხვებთან; ვინაიდან მისგან შინაგან 
ძალისხმევასა და სხვებთან ქმედით თანადგომას მოითხოვს. ეს სასრულობა, რო
გორც არსებობის სუბსტანცია, ყოფიერების ნორმად წარმოდგება და ამ ნორმას, 
რომელიც ადამიანს თავისი თავის სასრულობის გაცნობიერებისაკენ უბიძგებს, 
ამავდროულად, გამუდმებით გაჰყავს იგი საკუთარი თავის მიღმა, ვინაიდან ძიების 
უნარს, ყოფიერებასთან ურთიერთობის შესაძლებლობებს განუმტკიცებს.

ამგვარად, ის, რაც, ერთი შეხედვით, ადამიანის სისუსტედ, მისი ბუნების საზღ
ვრულობის უძლურებად გამოიყურება, მის ძალად და ძლევამოსილებად გარდაიქ
მნება. ამის აღიარება, გაცნობიერება და ეს არჩევანი განაპირობებენ აღნიშნულ 
ტრანსფორმირებას. მაგრამ ეს ტრანსფორმირება თავისი არსით ის წინაპირობაა, 
რომლის წყალობით ადამიანი სრულად აცნობიერებს თავისი სასრულობის ბუნე
ბას, რადგან ეს მის მიერ მიღებული არჩევანია. საბოლოო არჩევანი იმას ნიშნავს, 
რომ ადამიანი გატაცებულია თავისი ამოცანით, რომ იგი მზადაა, ბოლომდე სრუ
ლად გამოავლინოს თავისი თავი. და ეს თავისთავადობა ადამიანს მის არჩევანამდე 
და გადაწყვეტილების მღებამდე როდი ეძლევა; ადამიანს მისი არჩევანი და გადაწყ
ვეტილება აყალიბებს; ყოფიერების ძიება საკუთარი ყოფიერების, საკუთარი მე-ს 
ძიებააა. ეგო ადამიანის არსებობის ფუნდამენტური ერთეულია. ეს ერთეული მას 
პრივილეგიის სახით როდი ენიჭება, რომელსაც ვერ დაკარგავს: მის მოსაპოვებ
ლად თავი უნდა დააღწიოს არასასურველი დამოკიდებულებების წადილთა ძლევი
სა და განსაკუთრებული ამოცანის ერთიანობაში ჩართვის საშუალებით. „მე“ არც 
ფსიქოლოგიური ან ანთროპოლოგიური მოცემულობაა და არც ობიექტურად აღ
საქმელი ფაქტი; იგი ფუნდამენტური მოთხოვნილებაა, რომლისკენაც მიდრეკილია 
ადამიანი თავისი ყოფიერების ძიებისას, ის ზღვარია, რომლის ჩამოყალიბებისაკენ 
მიისწრაფვის იგი ყოფიერებასთან თავის ურთიერთობისას.



265

ნიკოლა აბანიანო – პოზიტიური ეგზისტენციალიზმი
  

ამგვარად, თავად „მე“ ტრანსცენდენტური მოვლენაა. თავის მეობას ადამია
ნი მანამდე ვერ მოიპოვებს, ვიდრე სასრულობაში თავისი ათასგვარი უმნიშვნელო 
მისწრაფებებითაა ჩართული და გაფანტული, და მხოლოდ მაშინ ახერხებს მის მო
პოვებას, როდესაც თავის სასრულობაში ისეა ჩართული, რომ თავის მრავალგვარ 
მისწრაფებებს ერთობლივ ამოცანას უქვემდებარებს. და მაშინაც კი, როცა მოიპო
ვებს, შესაძლოა, მაინც დაკარგოს, ვინაიდან მისი გადაწყვეტილება არა წერტილი
ვით გამოკვეთილი ქმედებაა, არამედ უწყვეტი პროცესია, რომელიც ყოველთვის 
შეიცავს გაფანტვისა და დაკარგვის საფრთხეს.

3. ტრანსცენდენტურობა

აქ ვეხებით ეგზისტენციალიზმის მესამე ფუნდამენტურ თემას: ტრანსცენდენ
ტურობას. ყოველგვარი მოცემულობის გაუქმება, მთელი ყოფიერების განფენი
ლობა მის პრობლემურ არსში ტრანსცენდენტურობის მოვლენის უზარმაზარ მნიშ
ვნელობაზე მეტყველებს. ისევე, როგორც „მე“ მუდამ ტრანსცენდენტურია ადამი
ანისთვის იმის გამო, რომ განუწყვეტლივ უნდა შეუფარდოს მას თავისი თავი მის 
განსახორციელებლად, ასევე ტრანსცენდენტურია სამყაროს არსებაც. საკუთარი 
თავის, როგორც „მე“-ს გაცნობიერება ნიშნავს იმას, რომ შეპყრობილი ხარ საკუ
თარი ამოცანით, ხოლო საკუთარი ამოცანით შეპყრობილობა ნიშნავს სამყაროს 
ჩამოცილებას უმნიშვნელო მოვლენების ქაოსიდან და აღიარებას სერიოზულობისა 
და თანმიმდევრულობის სამყაროს წესრიგის, რომელშიც ყველაფერი „მე“-ს გამოვ
ლენის საშუალება ან დაბრკოლებაა.

მათთვის, ვინაც ვერ დაისახა თავის ამოცანა, ვინაც ვერ იპოვა თავის მეობა, 
მათთვის სამყარო უაზრო მოვლენათა ერთობლიობად, წარმტაც, მაგრამ თანმიმ
დევრულობასა და მდგრადობას მოკლებულ სანახაობად წარმოდგება. მაგრამ მათ
თვის, ვინც სრულადაა შეპყრობილი თვითდამკვიდრებით, სამყარო წარმოდგება 
როგორც მწყობრი ერთიანობა, რომელმაც უნდა უზრუნველყოს ამ თვითდამკვიდ
რებისათვის აუცილებელი საშუალებები, მაგრამ ამასთანავე შესაძლოა, გადაულა
ხავი დაბრკოლება და მარცხის პირობები შეუქმნას. სამყაროსათვის ნიშანდობლი
ვი არსისა და მისი მკაფიოდ გამოხატული წესრიგის მიღება თვითდამკვიდრების 
აუცილებელი პირობაა და ამდენად არსებითადაა დაკავშირებული თვითდამკვიდ
რებასთან. ამგვარად, სამყარო არც ცალკეული ფაქტია და არც ფაქტების ერთობ
ლიობა. მისი ნამდვილი არსი მხოლოდ ეგზისტენციალური ტრანსცენდენტური 
ზღვარის სახით ვლინდება.

4. კოეგზისტენცია

მაგრამ ტრანსცენდენტურობის საბოლოო არსი მხოლოდ კოეგზისტენციაში, 
თანაარსებობაში ვლინდება. იგი ეგზისტენციალიზმის მეოთხე ფუნდამენტური 
თემაა. 

ერთი შეხედვით, ადამიანი, რომელიც თავისი ამოცანითაა შეპყრობილი და 
ყოველ ღონეს ხმარობს თვითდამკვიდრებისათვის, თავის თავს ამაყ თვითიზოლა
ციაში ამყოფებს; სინამდვილეში ადამიანის კავშირს სხვა ადამიანებთან არსებითი 



ფილოსოფიურ-თეოლოგიური მიმომხილველი, 15, 2025

266

მნიშვნელობა აქვს მისი ეგზისტენციისთვის და ორი არსებითი სახით, დაბადებითა 
და სიკვდილით, ვლინდება.

დაბადება და სიკვდილი არ წარმოადგენენ ფაქტებს, ადამიანური არსებობის 
ან ზოგადად ცხოვრების აუცილებელ საზღვრებს, როგორც ეს საყოველთაოდაა 
მიჩნეული. ისინი შესაძლებლობებია, რომელთა აღიარება და მიღება ან არცნობა 
და უგულებელყოფა ადამიანის გადასაწყვეტია. იმის აღიარებით, რომ მე დაბადე
ბული ვარ, ვაღიარებ იმას, რომ ჩემი არსებობა მთლიანად თვითკმარია, იმდენად, 
რამდენადაც ჩემი წარმოშობა დაკავშირებულია სხვათა არსებობასთან და, შესაბა
მისად, ნიშნავს იმ საზოგადოების აღიარებას, რომელშიც ვარსებობ და რომელმაც 
წარმომქმნა. დაბადების ფაქტის გაცნობიერება (რომელსაც სიტყვიერად ყველა 
აღიარებს, მაგრამ ყველა როდი იაზრებს მის ეგზისტენციალურ არსს) ნიშნავს ადა
მიანის საზოგადოებასთან დამაკავშირებელი კვანძების გაცნობიერებას და პიროვ
ნების არსებობის კონკრეტულ და ინდივიდუალურ ხასიათს გულისხმობს; ხოლო, 
თავის მხრივ, ყოველივე ეს ჩვენი საკუთარი არსებობის მიმართ სხვების საჭიროე
ბისა და მნიშვნელობის აღიარებას ნიშნავს. ეგზისტენცია თავისთავად საკმარისი 
არ არის: მას წინ უნდა უძღოდეს ეგოს ტრანსცენდენტურობა ეგზისტენციის მი
მართ: ტრანსცენდენტურობა ეგზისტენციისა და თანაარსებობის, კოეგზისტენცი
ურობის მიმართ. ადამიანი ადამიანისაგან იბადება, რაც განსაკუთრებით თვალსა
ჩინოდ ცხადყოფს არსებობისთვის თანაარსებობის აუცილებლობას: ეგზისტენცი
ის დამოუკიდებლად არსებობის უკმარისობას, თანაარსებობაში მისი მოპოვების 
აუცილებლობას. ამის აღიარება გულისხმობს ადამიანური თანადგომის ეგზისტენ
ციალურ აუცილებლობას, რომელიც საფუძვლად უძევს ისტორიულ ერთობებსა 
და საკუთრივ არსებობის ადამიანურ ასპექტებს: სიყვარულსა და მეგობრობას.

ეგზისტენციალური ურთიერთობა ვლინდება სოლიდარული კავშირების [სახ
სრების] სახით, რომლებიც ხელს უმართავენ ადამიანს უძლურებისა და უკმარი
სობის ჟამს და ავალდებულებენ მას, დაუბრუნოს სხვებს ის, რაც მათგან მიიღო. 
ამგვარად, ინდივიდის არსებობა იმდენად მჭიდროდ არის დაკავშირებული სხვის 
არსებობასთან, რომ მის გარეშე ცხოვრება შეუძლებელია. სიყვარული სხვა არა 
არის რა, თუ სხვისი მიჩნევა მეორე „მე“-დ აღიარების ტიპური გამოვლინება. იგი 
გულისხმობს ერთის სრულ გამჭვირვალობას მეორისათვის, გამჭვირვალობას, 
რომლის გამო ერთი მეორისთვის ზუსტად იგივეა, რაც არის თავისი თავისთვის. 
მეგობრობა, თავის მხრივ, ამრავალკეცებს ადამიანთა შორის ურთიერთგაგებისა 
და შეხვედრის შესაძლებლობებს და როგორც ჯერ კიდევ არისტოტელე აღნიშნავ
და, ერთგვაროვანი ინტერესებისა და მისწრაფებათა ერთობლიობისაგან შედგება.

თანაარსებობის ყველა ნაირსახეობა ადამიანის სასრულ ბუნებას ეფუძნება, 
როგორც ყოფიერებასთან ურთიერთობის შესაძლებლობას. ადამიანს არ შეუძლია 
ყოფიერების ძიება ან ყოფიერებისადმი თავისი თავის მიკუთვნება თანაარსებობის 
გარეშე. ადამიანს არ შეუძლია თავისი თავის აღმოჩენა და თავისი მეობის ჩამოყა
ლიბება სამყაროს რეალობისა და წესრიგის აღიარების გარეშე, თუ არ დაამყარებს 
ურთიერთობას სხვებთან და შესაბამისად, თუ არ გადაწყვეტს, ერთგული იყოს სა
ზოგადოების მიმართ, რომელსაც განეკუთვნება და სიყვარულისა და მეგობრობის 
მიმართ.



267

ნიკოლა აბანიანო – პოზიტიური ეგზისტენციალიზმი
  

მეორე მხრივ, სიკვდილი ცხადყოფს კოეგზისტენციური კავშირის რღვევის შე
საძლებლობას. სიკვდილს ძალუძს, ჩამომაცალოს სხვებს, ქვეყნიერებას და ჩემს 
თავს. სიკვდილი არის არა დასასრული ან აღსასრული, არამედ შესაძლებლობაა, 
რომელიც თან ახლავს ყველა სხვა შესაძლებლობას და მათ შინაგან შეზღუდულო
ბას განაპირობებს. იგი შეუძლებელის შესაძლებლობაა, რომელიც შიგნიდან გან
მგებლობს და განაგებს ყოველ ადამიანურ ქმედებას და მას მომავლისაკენ მიმარ
თვად, ანუ სწორედ რომ შესაძლებლობად აქცევს. ნებისმიერ შემთხვევაში ადამია
ნი მერმისს უნდა გაუმკლავდეს; და ნებისმიერ შემთხვევაში მერმისი მისთვის ფა
რულ საფრთხეს შეიცავს, კერძოდ, იმის შესაძლებლობას, რომ მის საქმიანობას 
ან თავად მას შესაძლოა, ბოლო მოეღოს. ეს საფრთხე, თუ იგი გაცნობიერებულია 
და გათავისებულია, ყოველთვის ალბათობაა, წარმატების ან წაგების ალბათობა. 
მაგრამ, როგორც ასეთი, ეს ალბათობა გარდაუვალია. არადა, სწორედ ამ ალბა
თობიდან წარმოიქმნება გადაწყვეტილების აუცილებლობა, ერთგულების მოთხოვ
ნილება.

5. ბედისწერა

აქ ჩვენ წინაშე ეგზისტენციალიზმის მეხუთე არსებითი თემაა, მომავალი წარ
სულში იმთავითვე ჩართული და წინასწარ გათვალისწინებული რომ იყოს მასში, 
ისტორიის უწყვეტი პროგრესი, აუცილებელი წესრიგი რომ იყოს, რომლის წყალო
ბით ყოველი მონაპოვარი საბოლოო, ხოლო ყოველი ღირებულება სამუდამოდ უზ
რუნველყოფილი იქნებოდა და ვერანაირი რყევა, პიროვნებათა ვერანაირი ჩარე
ვა ვერ შეაფერხებდა და ვერ შებღალავდა მას. მაგრამ სინამდვილეში ადამიანმა 
სწორება უნდა აიღოს ისტორიაზე, ანუ იმ წესრიგზე, რომელშიც მნიშვნელობას 
იძენს როგორც მისი ყოფიერება, ასევე სამყაროსა და საზოგადოების ყოფიერება 
და ყოველივე უნდა იღონოს, რათა როგორმე თავი დააღწიოს დროის უაზრო და 
ქაოსურ მოვლენებს. ადამიანი არ არის ისტორია; ის თვითონ უნდა იქცეს ისტორი
ად სამყაროსა და საზოგადოებაში თავისი თავის პოვნის გზით. თავი უნდა დააღ
წიოს დროის ზეწოლას, რომელიც მუდამ მზადაა, ჩაგვითრიოს თავისი წვრილმანი 
და უაზრო მოვლენების მორევში, და ისტორიაში თავისი წარმატების მოპოვების 
რისკს გასწევს. მაგრამ ამ რისკის გაწევა მხოლოდ ერთგულებითაა შესაძლებელი: 
მომავლისკენ სვლით, მისი წარსულთან შეერთებით და ამ წარსულში თავისი ნამ
დვილი „მე“-სა და სხვებთან თავისი კოეგზისტენციის ნამდვილი ფორმის ხელახლა 
აღმოჩენით. ეს ერთგულებაა ბედისწერა.

მითში ერას შესახებ პლატონი წარმოგვიდგენს, რომ სულები, ვიდრე გარდაი
სახებიან, ბედის ასარჩევად მიჰყავთ; რომ მათ ცხოვრების მრავალი ნიმუშის წინა
შე აყენებენ, რომელთაგან თითოეულს შეუძლია თავისი ნება-სურვილით აირჩიოს 
ის, რომელთანაც შემდეგ განუყრელად იქნება დაკავშირებული. მაგრამ ხდება ისე, 
რომ ყოველი სული განვლილი ცხოვრების გამოცდილების მიხედვით აკეთებს თა
ვის არჩევანს და რომ, მაგალითად, მრავალჭირნახული და ახლა ყოველგვარ პატივ
მოყვარეობას მოკლებული ულისე თავისთვის სრულიად უბრალო და მოკრძალე
ბულ ცხოვრებას ირჩევს.



ფილოსოფიურ-თეოლოგიური მიმომხილველი, 15, 2025

268

ეს პლატონისეული მითი მრავლისმეტყველ საზრისს შეიცავს. ჩანს, რომ თა
ვისი მიზანსწრაფვის არჩევისას, იმის დადგენისას, რაც ყოველი ჩვენგანის ბედს 
განსაზღვრავს, ადამიანის წინაშე უსაზღვრო შესაძლებლობებია, რომელთაგან არ
ჩევანი თითქოსდა უნებლიედ ხდება. სინამდვილეში არ არსებობს უნებლიე არჩე
ვანის შესაძლებლობა. მხოლოდ ერთადერთ შესაძლებლობას ვირჩევთ და თანაც 
ისეთს, რომელსაც შეგვიძლია მთელი არსებითა და შეგნებით მივუძღვნათ თავი. 
შეუძლებელია მისი გამოვლენა ამ არჩევანის შესაძლებლობის გარეშე. შეუძლებე
ლია, გარედან განვიხილოთ ჩემ წინ არსებული და ჩემ მიერ უგულებელყოფილი 
სხვადასხვა შესაძლებლობა: სინამდვილეში ყველა სხვა შესაძლებლობა მხოლოდ 
იმისთვის არსებობს, რომ მათგან მხოლოდ ერთადერთი, ანუ ის შესაძლებლობა 
ავირჩიოთ, რომლის წყალობითაც მოვიპოვებთ ჩვენს მეობას, ჩვენს ნამდვილ ურ
თიერთობას სხვებთან და გარესამყაროსთან. და ეს გადაწყვეტილება არის არა ერ
თჯერადი ქმედება, არამედ ღრმა ძიების უწყვეტი პროცესია, რომელიც ჩვენ მიერ 
არჩეულ შესაძლებლობაში ახალ-ახალ სიმდიდრეს ავლენს და თან გვიცავს იმის
გან, რამაც შეიძლება თავგზა აგვიბნიოს და განგვამტკიცებს იმაში, რაც ჩვენთვის 
მისაღებია. ის ერთიანობა, რომელიც ჩემს მეობას ქმნის, ეგზისტენციალური ერ
თგულებაა, იმ ამოცანის ერთიანობაა, რომელშიც ჩემს თავს ვაცნობიერებ. სხვა 
შესაძლებლობები წარმოჩნდება ჩემ წინაშე ამ არსებითი ამოცანის გადაჭრისას, 
რომლის გარკვევასა და დადგენას ცდილობ. და ამ საქმეში სხვებს შეუძლიათ და
მეხმარონ, ისევე, როგორც მე შემიძლია დავეხმარო მათ; მაგრამ, საბოლოოდ, გა
დაწყვეტილებას მე ვღებულობ. რასაკვირველია, შესაძლოა, შევცდე. პლატონური 
მითის სულების მსგავსად, შეიძლება მოჯადოებული ან მოხიბლული აღმოვჩნდე 
გარკვეული დამაბნეველი შესაძლებლობების გარეგანი ბრჭყვიალებით და ამაოდ 
გამოვედევნო მათ და ამით დავაბრკოლო ჩემი მეობისა და სხვებთან ჩემი ნამდვი
ლი ურთიერთობის გამოვლენა, მაგრამ ასეთ შემთხვევაში ჩემს შეცდომას ჯერ კი
დევ მარცხამდე მივხვდები და ჩემთვის ცხადი გახდება, რომ იმიტომ ვცდებოდი, 
რომ ვერ შევძელი ჩემი მიზანდასახულების უზრუნველყოფა და განხორციელება. 
ეს უძლურება უმალ გამოიწვევს დაბნეულობისა და უსუსურობის განცდას; ვერ 
მოვიპოვებ ჩემს თავს იმაში, რასაც ვაკეთებ, რადგან არ ვიქნები ის, რაც უნდა ვი
ყო. ჩემი მეობის სუბსტანციის, ჩემი სასრულობის საბოლოო ბუნების დაკარგვით 
მე ჩემივე თავისა და სხვების წინაშე მოღალატე აღმოვჩნდები. ასეთი დაცემის 
ზღვართან ყოფნისას, თუ რამე არ მიხსნის და არ დამაბრუნებს ჩემს თავთან, ბო
ლო მოეღება და გაცამტვერდება არა მხოლოდ იმ შესაძლებლობებით, რომლებიც 
ეგზომ საიმედოდ მიმაჩნდა, არამედ ამასთანავე სულ უფრო მეტად გაიფანტება 
და დაკნინდება ჩემი მეობა და ჩემი ურთიერთობა სხვებთან: ეგზისტენციალურ და 
კოეგზისტენციალურ კავშირს განცალკევებისა და უგუნურების სახით საბოლოო 
რღვევის საფრთხე დაემუქრება. მაგრამ ჯერ კიდევ ამ ზღვართან მისვლამდე ჩემი 
„მე“ დაკარგავს შინაგან მთლიანობასა და თავის ბედს: ერთგულების უნარს მოკლე
ბული, იგი უმნიშვნელო მოვლენებს მონა-მორჩილი გახდება და მისი ხვედრი ბედის 
გარეშე ანონიმურ ერთეულად ყოფნა იქნება.

ეგზისტენციალიზმი ადამიანის ანონიმური ინდიფერენტიზმისგან, დაბნეულო
ბისგან, საკუთარი თავისა და სხვებისადმი ღალატისაგან დაცვისაკენ მიისრაფვის; 



269

ნიკოლა აბანიანო – პოზიტიური ეგზისტენციალიზმი
  

მიისწრაფვის იმისაკენ, რომ დაუბრუნოს მას მისი ბედი და თავისუფლება. თავი
სუფლება მისი არსებითი, ბოლო და შემაჯამებელი საკითხთაგანია. თავისუფალი 
ადამიანი ისეთი ადამიანია, რომელსაც ბედი გააჩნია. ბედი საკუთარი ისტორიული 
ამოცანისადმი, ანუ საკუთარი თავის, საზოგადოებისა და მსოფლიო წესრიგისადმი 
ერთგულებაა. თავისუფლება ერთგულების მიღების გადაწყვეტილებაა, საკუთარი 
ამოცანის არჩევაა და მისი ტრანსცენდენტული ღირებულების ურყევი რწმენაა, 
გულცივი ვნებაა, რომელიც ნათლად განჭვრეტს და განსჯის ყველაფერს მათთან 
გასამკლავლებლად.

6. ეგზისტენციალიზმის ისტორიულობა

ისტორიულად ეგზისტენციალიზმი დასავლეთის დიდი მეტაფიზიკის რიგს 
განეკუთვნება პლატონიდან წმინდა თომამდე, დეკარტედან და ვიკოდან კანტამ
დე. მაგრამ ეს დიდებული ადამიანები და ყველა სხვა, ვინაც რაიმე სახით თავისი 
სიტყვა თქვა ისტორიაში, ეგზისტენციალიზმს მიაჩნია არა ბალზამირებულად და 
მათს სისტემებში განსვენებულ, არამედ ცოცხალ და ძლევამოსილ მოღვაწეებად 
მიაჩნია, ვინაც საუკუნეების მანძილზე ადამიანებს ურთიერთგაგებისა და ურთი
ერთპოვნის გზა დაუსახეს და ვისაც კვლავაც ძალუძთ, ცხადად მიუგონ ადამიან
თა გადაუდებელ და სასიცოცხლო კითხვებს. დოგმატიზმისა და სკეპტიციზმის
გან თანაბრად თავისუფალი ეგზისტენციალიზმი კვლავ მიმართავს წარსულის ამ 
მოძღვართა მიერ დასმულ კითხვებს და რიდებითა და გულდასმით განსჯის მათ 
პასუხებს. ის სიტყვა, რომელიც ადამიანს გუშინ დიდად უღირდა, შესაძლოა, კვლავ 
დარჩება იმ სიტყვად, რომლითაც ის ხვალ იცხოვრებს, მაგრამ აუცილებელია მისი 
ხელახლა პოვნა და მკაფიოდ გახმოვანება, რათა შესაძლებელი იყოს მისი გაგონე
ბა. ეგზისტენციის განმარტების ამოცანა მჭიდროდ არის დაკავშირებული ისტო
რიოგრაფიული კვლევისა და განმარტების ამოცანასთან. ორივე თავდადებას, გარ
ჯას, ერთგულებას და მონდომებას მოითხოვს.

ეგზისტენციალიზმი არ არის სკოლა და პროზელიტიზმი უცხოა მისთვის. ის 
არც წმინდა დოქტრინაა, მაგრამ რამდენადაც ამ დოქტრინის საფუძვლად ეგზის
ტენციალურ მიდგომას, ანუ ადამიანის მთლიანობას მოითხოვს, შეუძლია ადამიანს 
შეხსენების ან მაშველის სამსახური გაუწიოს, მაგრამ არ შეუძლია მისი გადაწყვე
ტილება და მისი ვალდებულება განსაზღვროს. იგი გზას გვისახავს, მაგრამ ფორ
მულას არ აწესებს. ამ გზის ბოლოს ყველას ეძლევა შესაძლებლობა, შეიმეცნოს 
თავისი ნამდვილი ბუნება და ყველამ შეიგნოს და გამოავლინოს თავისი თავი სო
ლიდარულ საზოგადოებაში.

იტალიურიდან თარგმნა სალომე კენჭოშვილმა.



270

სალომე კენჭოშვილი

ნიკოლა აბანიანო – XX საუკუნის იტალიის                                
ინტელექტუალური კლიმატის განმსაზღვრელი

ნიკოლა აბანიანო (Nicola Abbagnano, 1901-1990) XX საუკუნის იტალიის ინტე
ლექტუალური კლიმატის განმსაზღვრელ ისეთ თვალსაჩინო მოაზროვნეთა რიგს 
განეკუთვნება, როგორებიც იყვნენ ანტიმარქსისტი და იდეალისტი ფილოსოფოსი, 
ესთეტიკოსი და კრიტიკოსი ბენედეტო კროჩე, ნეოჰეგელიანელი ჯოვანი ჯენტი
ლე, მარქსისტი ფილოსოფოსი და სოციოლოგი ანტონიო გრამში და მწერალი, ეს
თეტიკოსი და ფილოსოფოსი უმბერტო ეკო. 

აბანიანოს მეცნიერული და პედაგოგიური მოღვაწეობა ძირითადად დაკავ
შირებული იყო ტურინის უნივერსიტეტთან, სადაც მის ფილოსოფიურ ლექციებს 
სტუდენტობის ჟამს არაერთი მომავალი გამოჩენილი იტალიელი მოაზროვნე ის
მენდა, მათ შორის – უმბერტო ეკო. 

1952 წლიდან იყო იტალიური ფილოსოფიური ჟურნალის „Rivista di filosofia“-ს 
თანარედაქტორი. 1953 წელს მისი თაოსნობით ჩამოყალიბდა იტალიის ფილოსო
ფოსთა და სხვა ინტელექტუალთა Neoilluminismo italiano-ს (ახალი განმანათლებ
ლობის) სახელით ცნობილი მიმდინარეობა, რომლისთვისაც დამახასიათებელი იყო 
სწრაფვა განმანათლებლობის ხანის ტრადიციის განახლებისაკენ თანამედროვეო
ბის გამოცდილებისა და ამოცანების შესაბამისად, კრიტიკული დამოკიდებულება 
მეტაფიზიკისა და ბენედეტო კროჩესა და ჯოვანი ჯენტილეს იდეალისტური ფი
ლოსოფიისადმი და კავშირის დამყარება ისეთ მიმდინარეობებთან, როგორებიცაა 
ნეოპოზიტივიზმი, პრაგმატიზმი და ანალიტიკური ფილოსოფია.

ნიკოლა აბანიანოს ადრინდელი ფილოსოფიური მოღვაწეობა მეცნიერების 
მეთოდოლოგიური პრობლემებისა და აზროვნების სხვადასხვა საკითხს მოიცავს, 
რაც აისახა მის გამოკვლევებში „აზროვნების ირაციონალური წყაროები“ (Le sor-
genti irrazionali del pensiero, 1923), „ხელოვნების პრობლემა“ (Il problema dell’arte, 
1925), „ახალი ფიზიკა“ („La fisica nuova, 1934) და „მეტაფიზიკის პრინციპი“ (Il prin-
cipio della metafisica, 1936). 

აბანიანოს თავისი ფილოსოფიური სისტემა, პოზიტიური ეგზისტენციალიზმის 
სახელწოდებით, ჩამოყალიბებული აქვს წიგნებში „ეგზისტენციალიზმის სტრუქ
ტურა“ (La struttura dell’esistenza, 1939), „ეგზისტენციალიზმის შესავალი“ (Introduz-
ione all’esistenzialismo, 1942) და „პოზიტიური ეგზისტენციალიზმი“ (L’esistenzialis­
mo positive, 1948), ხოლო ერთგვარი შეჯამების სახით მის ნარკვევში „ეგზისტენ
ციალიზმის სიკვდილი ან გარდასახვა“ (Morte o trasfigurazione dell’esistenzialismo, 
1955); მათში სრულიად ახლებურად არის გააზრებული გერმანული და ფრანგული 
ეგზისტენციალიზმის ძირითადი პოსტულატები. 

ეგზისტენციალიზმის პოზიტიური ნაირსახეობის ჩამოყალიბებისას, აბანიანო, 
ჰაიდეგერის, იასპერსისა თუ სარტრისაგან განსხვავებით, ადამიანის ეგზისტენ
ციის ნეგატიური ასპექტების გააზრებისას ანვითარებს იმ თეზას, რომ ეფემერუ



271

სალომე კენჭოშვილი – ნიკოლა აბანიანო – XX საუკუნის იტალიის ინტელექტუალური...
  

ლობით აღსავსე სამყაროში, ადამიანურ შესაძლებლობათა შეზღუდულობის ფარ
გლებში არსებობს აბსურდის დაძლევისა და ყოვლის ჭეშმარიტი მეობის, თავისუფ
ლებისა და არსებობის საზრისის მოპოვების გზა.

აბანიანო ეგზისტენციალიზმს პოზიტიურად განმარტავს, როგორც ტკივილი
სა და სხვადასხვა ნეგატიური ისტორიული სიტუაციების დაძლევის აუცილებლო
ბას როგორც პიროვნულ, ისე სოციალურ დონეზე. ეგზისტენციალიზმის ამგვარი 
გააზრების მიზნით აბანიანოს თავის ფილოსოფიურ სისტემაში ტრანსცენდენტუ­
რი შესაძლებლობის ცნება შემოაქვს. იგი აღნიშნავს, რომ ფილოსოფიის ისტორია
ში შესაძლებლობის ცნება ორგვარ გააზრებას პოულობდა: როგორც პოზიტიურს, 
ასევე ნეგატიურს. 

მისი თქმით, კანტი პოზიტიური შესაძლებლობის ფილოსოფოსია, რომელიც 
აღიარებს გამოცდილების პრაგმატულ როლსა და ადამიანთა სასრულობის ფარ
გლებში მორალური პიროვნებისა და თანამეგობრობის შესაძლებლობას; ხოლო კი
ერკეგორი, პირიქით, შიშისა და განგაშის განცდის, ნეგატიური შესაძლებლობის 
ფილოსოფოსია. აქედან გამომდინარე, ეგზისტენციალიზმში ოპტიმიზმისა და მას
ში პოზიტიური საწყისის დამკვიდრების პირობად აბანიანოს შესაძლებლობის ცნე
ბის ამ ორი საპირისპირო ნაირსახეობის შეთავსება მიაჩნია.

აბანიანოს თანახმად, „კანტის მოძღვრებასა და კირკეგორის მოძღვრებას შო­
რის არსებობს არა ალტერნატივა, არა არჩევანი, არამედ მხოლოდ ურთიერთშევ­
სებადობა (complementarietà). ადამიანის არსებობის შესაძლებლობა, რაც კანტს 
პოზიტიური ასპექტით აქვს განსაზღვრული, კიერკეგორმა ნეგატიური ასპექტით 
განსაზღვრა. თუ არსებობის ფილოსოფიას არ სურს, ცალმხრივი იყოს და თავად 
არსებობა არ დაიყვანოს მის რომელიმე ფრაგმენტამდე, კანტი გარკვეულწილად 
უნდა შეუფარდოს კიერკეგორს, ხოლო კიერკეგორი – კანტს. მხოლოდ ასე შეძ­
ლებს თავად ყოფიერების პრობლემურ სტრუქტურაში ყოფიერების ნორმისა და 
მეგზურის პოვნას“. 1

მართალია, ამბობს იგი, ადამიანისათვის არაა უცხო თავისი არსებობის ეფე
მერულობისა და აბსურდულობის განცდა, მაგრამ ამასთანავე მას შესწევს უნარი, 
დაუპირისპირდეს თავისი ეგზისტენციის ნეგატიურ მხარეებს. აბანიანოს თანახ
მად, ადამიანური სამყარო არა აბსურდის, არამედ შესაძლებლობათა სფეროა, რო
მელიც აღსავსეა თავისუფალი არჩევანის შესაძლებლობებით. 

აბანიანო ოპტიმისტური მიმართულებით განავრცობს ჟან-პოლ სარტრის მიერ 
ესეში „ეგზისტენციალიზმი ჰუმანიზმია“ გამოთქმულ დებულებას, რომ თითოეული 
ადამიანი თავისი არჩევანით პასუხისმგებელია არა მხოლოდ საკუთარი თავის, არა
მედ მთელი კაცობრიობის წინაშე. ამასთანავე აბანიანო უპირისპირდება სარტრის 
იმ იდეას, რომ ადამიანი რეალობასთან გარდუვალი შეჯახებისას განწირულია მარ
ცხისთვის და რომ თითქოს არსებითად ერთი და იგივეა ადამიანი განმარტოებით 
თვრება, თუ ეროვნულ ბრძოლას მეთაურობს. სარტრისაგან განსხვავებით, აბანი
ანო ყურადღებას ამახვილებს ადამიანის არჩევანის მჭიდრო კავშირზე ზნეობრივ 
პასუხისმგებლობასთან და იცავს იმ იდეას, რომ თავისუფლების გაგება ზნეობრივ 
ასპექტსაც უნდა გულისხმობდეს. 

1	 N. Abbagnano, Esistenzialismo positivo. EI Rambaldi, Torino, 1995, p. 14.



ფილოსოფიურ-თეოლოგიური მიმომხილველი, 15, 2025

272

აბანიანოს ფილოსოფიურ სისტემაში დიდი მნიშვნელობა ენიჭება აგრეთვე 
კოეგზისტენციის (თანაარსებობის) ცნებას, რომლის მიხედვით, პიროვნების მიერ 
საკუთარი „პროექტის“ რეალიზების საუკეთესო გზა არის სვლა სხვა ადამიანთა 
„პროექტებისაკენ“, რაც მას ეხმარება, აღიქვას სამყარო არა აბსურდად, არა უაზ
რობად, არამედ ისეთ რეალობად, რომელიც მისგან თანამონაწილეობასა და თა
ნადგომას მოითხოვს.

აბანიანოს თანახმად, ეგზისტენციალიზმს პრაქტიკული მიზანდასახულობა 
უნდა ჰქონდეს, პიროვნებას უნდა შესთავაზოს სხვადასხვა ხერხი, მეთოდი და სა
თანადო განწყობა ადამიანურ მოვლენათა არამდგრადობისადმი დასაპირისპირებ
ლად. ადამიანის ჩართულობა სამყაროში საზოგადოებასთან თანამონაწილეობის 
საფუძველზე პიროვნული თვითდამკვიდრებისა და სრულად გამოვლენის საშუა
ლებას იძლევა. ამგვარად, როგორც აღნიშნავენ, აბანიანოს ეგზისტენციალიზმი 
ეთიკურ საფუძველს ემყარება და მისი სახით, სარტრის მიერ დამკვიდრებული 
ტერმინი littérature engagée რომ ვიხმაროთ, რაც ისეთ ლიტერატურას გულის
ხმობს, რომელიც ადამიანთა პრაგმატულ ინტერესებს ემსახურება, ჩვენ წინაშე ან
გაჟირებული ეგზისტენციალიზმია.

მას შემდეგ, რაც აბანიანომ დაასრულა მუშაობა პოზიტიური ეგზისტენცია
ლიზმის სისტემაზე, მან თავისი ფილოსოფიური ინტერესები სხვადასხვა მიმარ
თულებით მიაპყრო. ნაშრომებში „ახალი განმანათლებლობისაკენ: ჯონ დიუი“ 
(Verso il nuovo illuminismo: John Dewey, 1948). „შესაძლებლობა და თავისუფლება“ 
(Possibilità e libertà, 1956), „სოციოლოგიის პრობლემები“ (Problemi di sociologia, 
1959) და სხვ., იგი განსაკუთრებულ ყურადღებას უთმობს ჯონ დიუის პრაგმატიზ
მსა და ნეოპოზიტივიზმს, რომლებიც როგორც მარქსიზმის, ასევე კათოლიკური 
აზროვნების ალტერნატივად მიაჩნია; ამასთანავე, აყალიბებს იმ თვალსაზრისს, 
რომ აუცილებელია XVIII საუკუნის განმანათლებლობის ტრადიციის განთავისუფ
ლება გონების აბსოლუტიზაციისა და პროგრესისადმი გადაჭარბებული რწმენისა
გან და ისტორიის განვითარების სირთულისა და ირაციონალური ასპექტების გათ
ვალისწინება.

აბანიანოს მიერ შედგენილი სამტომეული „ფილოსოფიის ისტორია“ (1945-
1950), რომელიც მოიცავს ამ დარგის განვითარების წარმოჩენას ანტიკურობიდან 
თანადროულობამდე, XX საუკუნის ფილოსოფიური ისტორიოგრაფიის უმაღლეს 
მონაპოვრად ითვლება. 



273

Salome Kenchoshvili

NICOLA ABBAGNANON – DETERMINER OF THE INTELLECTUAL                          
CLIMATE OF THE XX CENTURY ITALY

Nicola Abbagnano’s philosophical and pedagogical activity was mainly connected 
with the University of Turin, where many future prominent Italian thinkers, including 
Umberto Eco, listened to his philosophical lectures during their student years.

He opposed both the Marxist and socialist worldviews that dominated the polit-
ical and cultural landscape of XX century Italy, as well as Catholicism. Although the 
latter was also irreconcilable with Marxism, Abbagnano believed that both systems of 
thought were varieties of dogmatism. 

He belonged to the right wing of liberalism; he worked closely with La Stampa, 
the organ of the Italian Liberal Party. At the same time, in the 1920s and 1930s, the 
paradoxical consensus between Mussolini’s fascist regime and liberal intellectuals was 
not unacceptable to him either. Usually, observers of Italian socio-political thought of 
the 20th century explain this concession of liberals to democratic ideals by the fact that 
they, including Nicola Abbagnano, considered a rigid fascist system as a condition for 
preventing civil war and chaos in the country. Only in the early 1940s did Abbagnano 
display anti-fascist sentiments.

Since 1952, he was the co-editor of the Italian philosophical magazine Rivista 
di filosofia. In 1953, under his leadership, a group of Italian philosophers and other 
intellectuals formed a movement known as the New Enlightenment, which was char-
acterized by the desire to renew the tradition of Enlightenment in accordance with the 
experience and tasks of the present, a critical attitude to metaphysics and the idealistic 
philosophy of Benedetto Croce and Giovanni Gentile, establishing connections with 
such currents as neo-positivism, pragmatism and analytical philosophy.

Nicola Abbagnano’s early philosophical interests cover methodological problems 
of science and various issues of thought, which are reflected in his works “The Irratio-
nal Sources of Thought” (Le sorgenti irrazionali del pensiero, 1923), “The Problem of 
Art” (Il problema dell’arte, 1925), “The New Physics” (La fisica nuova, 1934) and “The 
Principle of Metaphysics” (Il principio della metafisica, 1936).

Abbagnano formulated his philosophical system, called positive existentialism, in 
the books The Structure of Existentialism (La struttura dell’esistenza, 1939), Introduc-
tion to Existentialism (Introduzione all’esistenzialismo, 1942) and Positive Existential-
ism (L’esistenzialismo positivo, 1948), as well as in the form of a single summary in his 
essay The Death or Transformation of Existentialism (Morte o trasfigurazione dell’esis­
tenzialismo, 1955), in which the basic postulates of German and French existentialism 
are understood in a completely new way.

Developing a positive variety of existentialism, Abbagnano, unlike Heidegger, Jas-
pers or Sartre, touching on the negative aspects of human existence, puts forward the 
thesis that in a world filled with ephemerality, within the limitations of human capabili-



Philosophical-Theological Review, 15, 2025

274

ties, there is a way to overcome the absurdity of existence and obtain the true inner “I”, 
freedom and the meaning of existence.

Abbagnano interprets existentialism positively, as the necessity of overcoming 
pain and various negative historical situations, both on a personal and social level. 
In order to understand existentialism in this way, Abagnano introduces the concept of 
transcendental possibility into his philosophical system. He notes that in the history of 
philosophy, the concept of possibility has found two understandings: both positive and 
negative.

In his words, Kant is a philosopher of positive possibility, recognizing the pragmatic 
role of experience and the possibility of moral personality and community within the 
limits of human limitedness; while Kierkegaard, on the contrary, is a philosopher of fear 
and alarm, of negative possibility. Therefore, Abbagnano considers the combination of 
two opposing varieties of the concept of possibility as a condition for the establishment 
of optimism and a positive aspect in existentialism.

According to Abbagnano, “between the teachings of Kant and that of Kierkeg­
aard, there is no alternative or choice, but only complementarity. The constitutive 
possibility of human existence, clarified by Kant in its positive aspect, has been clar­
ified by Kierkegaard in the negative aspect that is inextricably connected to it. A 
philosophy of existence that does not want to be unilateral and does not want to 
reduce existence itself to a fragment, must in some way incessantly bring Kant back 
to Kierkegaard and Kierkegaard to Kant. Only in this way will it be able to trace in the 
same problematic structure of existence the norm and the guide of existence itself”. 1 

He says that although man is not alien to the feeling of the ephemerality and ab-
surdity of his existence, he is also capable of confronting the negative aspects of his 
existence. According to Abbagnano, the human world is not a realm of absurdity, but 
of the possibilities of free choice.

Abbagnano develops in an optimistic direction the position expressed by Jean-
Paul Sartre in his essay “Existentialism Is a Humanism”, that every person is respon-
sible for his choice not only to himself, but also to all mankind. At the same time, 
Abbagnano collides with Sartre’s idea that a person is doomed to defeat in a direct 
confrontation with reality and that in essence there is no difference whether a person 
is drunk in solitude or leads a national struggle. Unlike Sartre, Abbagnano emphasizes 
the close connection between human choice and moral responsibility and defends the 
idea that the understanding of freedom should include the moral aspect.

In Abbagnano’s philosophical system, great importance is also attached to the 
concept of coexistence, according to which the best way for a person to realize his own 
“project” is to move towards the “projects” of other people, which helps him perceive 
the world not as absurdity, not as meaninglessness, but as a reality that requires his 
participation and support.

In the words of Abbagnano, existentialism should have a practical purpose, it 
should offer the person various ways, methods and appropriate training to confront the 

1	 N. Abbagnano, Esistenzialismo positivo. EI Rambaldi, Torino, 1995, p. 14.



275

Salome Kenchoshvili – Nicola Abbagnanon – Determiner of the intellectual climate of the XX century Italy
  

impermanence of human events. Human involvement in the world provides an oppor-
tunity for personal self-establishment and full disclosure on the basis of participation 
in society. Thus Abbagnano’s existentialism is based on an ethical foundation and in 
its form, to use the term “littérature engagée” established by Sartre, which refers to a 
literature that serves the pragmatic interests of people, we have before us an engaged 
existentialism.

Having completed his work on the system of positive existentialism, Abbagnano 
directed his philosophical interests in various directions. In his works “Towards a New 
Enlightenment: John Dewey” (Verso il nuovo illuminismo: John Dewey, 1948), “Possi-
bility and Freedom” (Possibilità e libertà, 1956), “Problems of Sociology” (Problemi di 
sociologia, 1959), etc., he pays special attention to the pragmatism and neo-positiv-
ism of John Dewey, which he considers an alternative to both Marxism and Catholic 
thought; at the same time, he develops the point of view that it is necessary to free the 
tradition of the XVIII century Enlightenment from the absolutization of reason and ex-
cessive faith in progress, and to take into account the complexity and irrational aspects 
of the development of history.

Abbagnano’s three-volume “History of Philosophy” (1945-1950), which covers the 
development of this field from antiquity to modern times, is considered one of the high-
est achievements of philosophical historiography of the XX century.



276

ავტორები:

მიხეილ მახარაძე, პროფესორი, ბათუმის რუსთაველის სახელმწიფო უნივერსი
ტეტი

მაია კიულე, ფილოსოფიურ მეცნიერებათა დოქტორი, ემერეტუს პროფესორი
ფილოსოფიისა და სოციოლოგიის ინსტიტუტის დირექტორი, რიგა 
ლოურენს პოლ ჰემინგი, კნაპის ფონდის დირექტორი, ლანკასტერის უნივერსი

ტეტის საპატიო პროფესორი
ვალერიან რამიშვილი, პროფესორი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი 
ანასტასია ზაქარიაძე, ასოც. პროფესორი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი 
დემურ ჯალაღონია, პროფესორი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი 
ნოდარ ბელქანია, პროფესორი, თსუ სოციალურ და პოლიტიკურ მეცნიერებათა 

ფაკულტეტი 
ირაკლი ბრაჭული, პროფესორი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი
ლელა ალექსიძე, პროფესორი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი 
მამუკა დოლიძე, ასოც. პროფესორი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი 
ლალი ზაქარაძე, პროფესორი, ბათუმის რუსთაველის სახელმწიფო უნივერსიტე

ტი
მაკა ლაშხია, ასოც. პროფესორი, ილიას სახელმწიფო უნივერსიტეტი
მირიან ებანოიძე, პროფესორი, აკაკი წერეთლის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
ბადრი ფორჩხიძე, ასოც. პროფესორი, აკაკი წერეთლის სახელმწიფო უნივერსი

ტეტი
ელიზბარ ელიზბარაშვილი, ასოც. პროფესორი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი
სოფიკო კვანტალიანი, ასოც. პროფესორი, საქართველოს ტექნიკური უნივერსი

ტეტი 
ნანა გულიაშვილი, ასისტენტ-პროფესორი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი
მაია ქერქაძე, ფილოსოფიის დოქტორი, თსუ მოწვეული პროფესორი, ფილოსოფი

ის ინსტიტუტი
დავით გალაშვილი, ფილოსოფიის დოქტორი, თსუ მოწვეული პროფესორი, ფი

ლოსოფიის ინსტიტუტი 
ლაშა ხარაზი, ასოც. პროფესორი, ქართულ-ამერიკული უნივერსიტეტი
სალომე კენჭოშვილი, ასისტენტ-პროფესორი, თსუ
მარი სილაგაძე, დოქტორანტი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი 
ვლადიმერ ხურციძე, დოქტორანტი, თსუ ფილოსოფიის ინსტიტუტი 
დავით ბარათაშვილი, დოქტორანტი, კავკასიის საერთაშორისო უნივერსიტეტი



277

AUTHORS:

Mikheil Makharadze, Professor, Batumi State University
Maija Kūle, Dr. habil. of Philology, Emeritus Professor, Head of the Institute of Philosophy 

and Sociology Riga
Laurence Paul Hemming, Director of the Knapp Foundation Emeritus Professor, Lan-

caster University,
Valerian Ramishvili, Professor, Institute of Philosophy, TSU 
Anastasia Zakariadze, Associate Professor, Institute of Philosophy, TSU
Demur Jalaghonia, Professor, Instiute of Philosophy, TSU 
Nodar Belkania, Professor, Faculty of Social and Political Sciences, TSU 
Irakli Brachuli, Professor, Institute of Philosophy, TSU
Lela Alexidze, Professor, Institute of Philosophy, TSU 
Mamuka Dolidze, Associate Professor, Institute of Philosophy, TSU 
Lali Zakaradze, Professor, Batumi Rustaveli State University
Maka lashkhia, Associate professor, Ilia State University
Mirian Ebanoidze, Professor, Akaki Tsereteli Kutaisi State University 
Badri Porchkhidze, Associate Professor, Akaki Tsereteli Kutaisi State University 
Elizbar Elizbarashvili, Associate Pprofessor, Institute of Philosophy, TSU 
Sofiko Kvantaliani, Associate Professor, Georgian Technical University 
Nana Guliashvili, Assistent Professor, Institute of Philosophy, TSU
Maia Kerkadze, PhD, Visiting Professor, Institute of Philosophy, TSU
David Galashvili, PhD, visiting professor Institute of Philosophy, TSU
Lasha Kharazi, associate professor, Georgian-American University
Salome Kenchoshvili, Assistent Professor, TSU
Mari Silagadze, PhD student, Institute of Philosophy, TSU
Vladimer Khurtsidze, PhD student, Institute of Philosophy, TSU
Davit Baratashvili, PhD student, Caucasus International University




